という)の伝来にともなって、

口頭ルートで入って来たと思わ

# 武塔神とは何だったか

# ―五道神から武塔神・五頭天王・牛頭天王へ―

# 山口 建治

はじめに

その原形であろうということである。であって、大陸渡来の人々が信仰していた疫神化した五道神が道神」(あるいは「五道大神」「五道将軍」ともいう)の当て字間で信仰されていた冥界の亡者「鬼」を管理する王である「五間を信仰されていた冥界の亡者「鬼」を管理する王である「五

の説がよく知られている。(鬼)の語源を探索する過程においてである。オニの語源説と(鬼)の語源を探索する過程においてである。オニの語源説と筆者がこのような疑念を懐きはじめたのは、日本語のオニ

その後ろの( )内は筆者の推定字である。以下も同じ。)(伊勢二十巻本『和名抄』、―は原テキストの省略記号であり人死魂神也。一云呉人曰―(鬼)、越人曰魕音蟣反又祈反。風際字音―(之)訛也。鬼物隱而不欲顯形、故俗呼曰隱也。風 四聲字苑云、―(鬼)居傅(偉)反和名於邇。或説云於鬼 四聲字苑云、―(鬼)居傅(偉)反和名於邇。或説云於鬼

オニ」とあるのは、隠字音説の影に隠れて、あまり注目されてしかし同じ『和名抄』の「瘧鬼」の項に、「エヤミノカミ或

違い誤りがあるものと思う。ご示教いただければありがたい。

あると考えている。仏教や宗教の専門家ではなく、

おおくの勘

盤としての民間文化を研究対象とする、一種の口承文芸研究で

の研究ということになるが、音声のことばが生まれ通用する基

武塔神・牛頭天王の出自を追跡したものである。いわば当て字れる中国語のことばと漢字表記のもつれあいを読み解く方法で、

いない。

(伊勢二十卷本『和名抄』) 一者居江水、是為― ― (瘧鬼)。和名衣也美乃加美或於邇。

は「瘧鬼」ではなくて「瘟鬼」になっている。
「儺」の起源説話というべきものである。『獨斷』の原文でる「儺」の起源説話というべきものである。『獨斷』の原文では、日本で追儺と呼ばれれてすぐ死んで疫鬼になったという話は、日本で追儺と呼ばれれてすぐ死んで疫鬼になったという話は、日本で追儺と呼ばれれている。『獨斷』

(浙江人民出版社『百子全書』(六)所収『獨斷』卷上)驚小兒。於是命方相氏、……時儺、以索宮中、殴疫鬼也瘟鬼。其一者居若水、是為魍魎。其一者居宮室樞隅處、善疫神 帝顓頊有三子、生而亡去為鬼。其一者居江水、是為

オニが発生した、というのが筆者のオニの語源説である。 オニはこの瘟鬼の瘟オンから来ている。中国の民間儺儀「遣瘟」 が伝来し、日本のなかに儺(オニヤライ)の儀礼が生じそこに が伝来し、日本のなかに儺(オニヤライ)の儀礼が生じそこに すニはこの瘟鬼の瘟オンから来ている。中国の民間儺儀「遣瘟」 ないうの。『和名抄』で「エヤミノカミ或オニ」というのは、じつは いう。『和名抄』で「エヤミノカミ或オニ」というのは、じつは いう。『和名抄』で「エヤミノカミ或オニ」というのは、じつは いう。『和名抄』で「エヤミノカミ或オニ」というのは、じつは いう。『和名抄』で「エヤミノカミ或オニ」というのは、じつは が伝来し、日本のなかに儺(オニヤライ)の儀礼が生じそこに ないうのが筆者のオニの語源説である。

なわち「五霊」信仰が伝わって起きた波紋であろうと指摘した)。考えられる(別稿で、日本の御霊信仰は、中国の五瘟神の信仰す日本に伝わった五道神はこのころの疫神化した五道神であると人の霊を疫神として祭る疫神祭祀の性格を帯びるようになった。

ところで日本の疫神といえば牛頭天王・武塔神であるが、武を追跡する中で瘟神(疫神)化した五道神にたどり着いた。 ・追跡する中で瘟神(疫神)化した五道神にたどり着いた。 ・のまり、オニの語源→『和名抄』瘧鬼→『獨斷』の疫神・瘟

## 中国における五道神

神格を調べてみることにした。

国における五道神の第一の属性はまず、死後の世界冥界を

中

のころ隆盛になった五瘟神の信仰とも習合して、非業死した五がえるように、五道神が登場する。五道神に対する信仰は、隋唐

の民間儺儀の隊列には、

後述する敦煌駆儺文からもうか

道の衢に立ち、「死者の魂神の当に過ぐべき所を見(しめ)す者」 を主る大神にあう場面が描かれる。それによると、武装して三 の『太子瑞應本起経』に、修行中の悉多太子(釋迦) つかさどる王であるということだ。呉の支謙(三世紀の人)訳 が、 五道

だとある

三悪道。此所謂死者魂神所当過見者也。 忽然見主五道大神、 腰帯利剣。所居三道之衢 投弓、 名曰賁識。 釈箭、 解剣、 一日天道、二日人道、 最独剛強、 逡巡示以天道曰、 太子到問、 左執弓、 何道所 三日 右持 是道

に渉る。適くところ意に任せよ」と書かれている を差配する神と信じられていたことが分かる。 者の衣物に添えた回し文)によれば、五道大神は死者の転生先 「比丘果願敬して五道大神にまわしぶみす。仏弟子孝姿は持仏 |戒し十善を専修し、この月六日を以て物故し、ただちに五道 また、トルファン墳墓から出土の随葬衣物疏 ある衣物疏には (埋葬する死

七世紀の 比丘果願敬移五道大神。 以此月六日物故、 『冥報記』によれば、 逕 (徑) 佛弟子孝姿持佛五戒、 涉五道。任意所適 五道神は冥界の尚書(大臣 専修十善、

(a)(b)(c)(c)(d)(e)(e)(e)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)(f)</li 王 如 人

ようなものであるとある

五道神の第二の属性は、 もとは仏教の護法神、 所謂天部の一

> リー性をもって語られるのは、この 場する。釈尊の弟子・優頭槃が毘舎羅先に布施を求めると、 を布施させ得度させるという挿話があり、そこに五道大神が登 品第三十五」に、王舎城の一長者毘舎羅先に釈尊の病を治す湯 尊格であるということである。『増一阿含経』巻二十七「邪 みである。 経』所収の初期仏典のなかで、 かれ」と脅すと、毘舎羅先はすなおに従った。『大正新脩大蔵 五道大神なり、すみやかにこの沙門に湯を与え足を稽留するな なり大きな鬼神の姿に変身し、右手に剣をもち「今、我が身は る。すると優頭槃の従者に身をやつしていた五道大神が、 舎羅先は五道大神を信奉しているからといって、布施を拒否す 五道大神がある程度のスト 『増一阿含経』においての いき

設食授戒而去」 うだ。(「海陵沙門惠盈。六時禮三千佛、救民饑苦之厄。一日講 じると、 沙門恵盈が民の飢苦を救わんとして三千佛を礼拝し法華経を講 法華經、 い」といったとある。仏寺では三千仏を礼拝するような時にし また、少し時代が後になるが十三世紀の仏典 五道大神は姿を現さない、 有神擁從稱五道大神、 五道大神が現れでて授戒を請い「東海にいき巡行した 小さな天部の一尊格であったよ 請授戒法、云往東海巡行。 『仏祖統紀』に、

大神に扮した人々が「われらは鍾馗だ、 遺書の駆儺文に五道神が出る。 第三の属性は、 五道神は疫神化するということである。 S 2 0 5 5 V 浮浪遊鬼を捉まえ敦煌 は 駆儺隊の

からはき出すぞ」と口々に叫ぶとある

五道将軍親至、 (渾) 身總着豹皮。教使朱砂染赤, 虎 (歩=部) 積郡(緝拿)掃出三峗。 (9) 領十萬熊羆。 衣 咸稱我是鍾馗。 叉 領銅頭

捉取浮遊浪鬼,

たのである。 大神は鍾馗と同じく、恐い顔して「鬼」を脅かすのが本領だっ て泰山府君に見えさえ、うろつく鬼を尋問する」とある。五道 P2058Vは難解だが、「五道大神杵をもち、 鬼を駆りた

太山府君。尋勘浮遊浪鬼、如何悩害人天。 司六道、並交守分帖 若説開天辟地、自有皇 (恬) (黄)帝軒轅。押伏 (圧服)名 然。五道大神執按(杵)、 駆見 (冥

出されたということである。 いたから、「鬼」を管理支配する五道大神も駆儺の隊列にかり 古代中国で疫病をもたらすのは「疫鬼」であると考えられて

巡遊審判するということである。『太平廣記』巻一〇三報応二 第四の属性は、五道神は閻魔王とは違い、この世に現れ出て

の下に飼い葉桶があるのを見て、道中知り合った段という男に、 の李丘一の話に、旅先で突然死した李丘一が冥界に行き、槐樹 五道大神が人間の罪福を巡視査察するたび、ここで馬を休め

唐李丘一、好鷹狗畋猟、 旦暴死,見両人来追、一人自云姓段。時同被追者百余人、 女即反縛。丘一被鎖前駆、 万歳通天元年、 行可十余里、 任揚州高郵丞、 見大槐 忽

るのだ」と教えられたとある。

歇馬。」丘一方知身死。 樹数十、下有馬槽、段云「五道大神每巡察人間罪福、 于此

以上、まとめると古代中国の五道大神は、インドの五道輪廻

人の罪福を裁定審判するとも信じられた、民間の神であった。 であったが、現世に出没し疫病を止めたり流行らしたりして、 管理支配する冥界の王で、もとは仏法の守護神、天部の一尊格 の考えと中国の冥界観とが混ざり合って形成された、「鬼」を

## 日本における五道神

日本の文献上、五道神はどのように出てくるかを概観しておく。

#### (1) 『日本霊異記

その本に三つの衢があって、そのうち草のすこし生えた道を示 してこの道を行くようにと指示されたという。 での体験を物語る。冥土の椅(はし)を渡った先に王宮があり、 他田舎人蝦夷という人が、死後七日してよみがえって、冥土

にいる王に行く道を指し示された。 冥界の使いに連れられ進むうち、三つの道の分かれ道のところ 出雲路修は、これらの説話にでる冥界の王は、 大伴連忍勝という人が、死後よみがえり語っていうのには、 ようするに五

#### (2)久遠寺本『宝物集』

仏教説話集『宝物集』の本文には「鬼子母は五道大臣の妻なり」とあるが、出雲路修はこの五道大臣が五道大神に他ならなが大シンの当て字であり、五道大神がその原型であったと想定が大シンの当て字であり、五道大神がその原型であったと想定がきるという。要するに渡来の五道大神は、この列島のなかできるという。要するに渡来の五道大臣が五道大神に他ならない。とあるが、出雲路修はこの五道大臣が五道大臣の妻なり」とあるが、出雲路修はこの五道大臣が五道大臣の妻なり」ということである。

### (3) 新訂『都名所図会』

巻之四の車折社の条に、「五道冥官降臨の地なりとぞ。…… 巻之四の車折社の条に、「五道冥官降臨の地なりとぞ。…… 巻之四の車折社の条に、「五道冥官降臨の地なりとぞ。…… を見て違変なきを当社の風儀とするか」と がすなるが、これも何時の世にか早く我が国に伝えられて 居るらしく、而も、やはり仏教の神霊の如く考えられて祀られ たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」といい、京都の車折社の例をあげて、この たものと思われる」と述べている。

# (4) 『大正新脩大蔵経』所収の日本仏典

と仁王経の「法要の次第に従って詞章が記され」たものである。(ユロ) 子は大きな特色を見いだしている。 仏法を守護するという立場を与えられている」ことに、佐藤道 から「十方十世冥道官、閻魔法王五道神、牛頭馬頭及獄卒」ま 予親王の母親吉子)御霊等、藤原仲成神霊等」などの「怨霊」 横死の諸霊(「崇道天皇御霊等、伊豫親王御霊等、藤原夫人(伊 たという。これらは「会式」という表題が示すように、 藤道子によれば、最澄は修学の基礎として護国三部経の長講会 (長期間にわたって経典を講説する法会を指す― 「長講金光明經會式」と「長講仁王般若經會式」だけである。 これら「会式」の「結願」部において、天神地祇のみならず、 『大蔵経』所収の日本の仏典中、五道神の語が出るのは最澄 「四悪趣の諸衆と迷界の最たる者が救済される一方で国 佐藤) 金光明経 . ج 0

でいることから考えて、大同末年から弘仁年間にかけての最澄でいることから考えて、大同末年から弘仁年間にかけての最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていた。だが最澄に関する『日本三代実録』の記事と考えられていることから考えて、大同末年から弘仁年間にかけての最澄に関する。

泉苑での御霊会の先蹤をなすものと考えられる。 疫病退散を祈願し金光明経・般若心経が講じられた貞観五年神疫病退散を祈願し金光明経・仁王般若経の護国三部経の長講会は、

方面から御霊信仰の成り立ちを考え直す必要があろう。から御霊・怨霊と関係をもつ神格であったのであり、こうした要するに天台密教の法会では、五道神は平安初期の早い段階

法がとりわけ秘法視されていたこと、また十世紀なかごろ呉越と離中秘印也。空基誠云。是名最極秘密」などとあり、この修足秘中秘印也。空基誠云。是名最極秘密」などとあり、この修足秘中秘印也。空基誠云。是名最極秘密」などとあり、この修正はこの種の仏典資料から閻魔天法がどのような修法であってがを理解するのははなはだ難しい。ただ、『行林抄』第六二たかを理解するのははなはだ難しい。ただ、『行林抄』第六二たがを理解する。しかしあまり詳しい記述はなく、門外漢である筆石道大神は、これらの書の閻魔天法の条に閻魔王の眷属とし五道大神は、これらの書の閻魔天法の条に閻魔王の眷属とし

以上、日本側文献のなかでの五道神を一瞥したところ、その

国に行った日延が将来したと一部で伝えられていたことを指摘

するに止めておこう。

密教の閻魔天の修法を行う時には、五道神は欠かせない尊格で僧以外にはその存在さえ知られないような小さな神だったが、影を一部の資料にわずかに残す程度である。渡来の人々や密教

# 三 見え隠れする五頭天王

あったようだ。

また、空海が『般若心経』を解釈した『般若心經秘鍵』の注上に現れる最も早い時期のものと考えられている。上に現れる最も早い時期のものと考えられている。(□○七○)年十月十四日に起きた祗園社の火災について記し(□○七○)年十月十四日に起きた祗園社の火災について記し

王に関する、所謂偽経づくりが始まっていたことがわかる。今知三世事、横見十法界云々……」とあり、十一世紀には牛頭天釈書である済暹(一〇二五~一一一五)の『般若心經祕鍵開門釈書である済暹(一〇二五~一一五)の『般若心經祕鍵』の注また、空海が『般若心経』を解釈した『般若心經祕鍵』の注上に現れる最も早い時期のものと考えられている。

のところこれらの史料より遡っては牛頭天王の語は出ない。

ともに似たような内容なので、『澤鈔』のものを引用する(原密の行法に関わって五頭天王が出てくる。『澤鈔』『秘鈔問答』をの「転法輪(法)」の条の仏具の幢(はたぼこ)を用いる秘書で、いずれも十二世紀の密教僧よって書かれたものである。書で、いずれも十二世紀の密教僧よって書かれたものである。ところが牛頭天王ではなく五頭天王と表記する別尊法がありところが牛頭天王ではなく五頭天王と表記する別尊法があり

部分を試みに読み下して引用する)。 文は漢文体に一部訓読体が混合する奇妙な文体であるが、 漢文

れを燒く二 るは、 能く能く歴便ならしむべし。怨家形并に行疫神又不動等を畫く事は、此等は最極の秘事也、努めて怨家形并に行疫神又不動等を畫く事は、 を取納め云云。怨家の形は結願の時に伴い、爐火に入れこ 二取テ、足二ハ彼の姓名を書き、 む。足二ハ怨家の姓名ヲ書く也。或不動ハ無テ臥タル怨家 二取テ、 非説之一具事也。先ず怨家形ノ臥タルヲ畫テ、其怨家一人 頭を踏ましむ。また不動尊像を書きて其腹中を踏ましむ也 しむは常事也。 家姓名これを記す

石名。また行役神像

五頭天王

を書きて怨家の 「又幢中に白紙若絹を入れ、怨家の形を書く薬芸で兩足に怨 頗謂れ無き事か。 頭ヲハ五頭天王ニ踏ましむ。 ……予私に云う、施主の形ヲ畫き怨家姓名を踏ま 而るに怨家の形を書き、 幢行法之時壇を安ず新で覆餘時これ 頭ヲハ五頭天王を以て踏 腹ヲハ不動ニ踏まし 足に同姓名を書す

この幢という仏具は「はたぼこ」と訓じられる荘厳具であり、 通常は図1のよ

く似ている。

下で舞われる棒振りの踊りは、

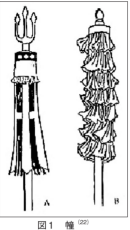
図3のような中国の民間儺舞によ

の幢行法に由来するものかと推測される。図2に示すこの傘鉾の

る綾傘鉾は幢を短く切ったような形であり、

おそらくこの転輪法

うなかたちであ



い山鉾と言われ 行にでる最も古 祇園祭の山鉾巡 躍するが、京都 いささか飛

往生浄土教」に出る図である。机の後ろに坐る武人が五道転輪

その右手に五・六本の波うつ道が見える。

机の前に立つ

図4は、敦煌遺書P:二〇〇三「仏説閻羅王授記四衆預修生七

を決める最後の審判をする役目をこの転輪王は担っている。 九番目までの地獄の責め苦をうけ終わった亡者に対して、

中国の民間信仰では地獄十王の十番目の王を五道転輪王という。

亡魂

「鬼」が審判をうけ、ここの道を通り転生していくのであ





南豊の儺舞

図3







図 4 五道転輪王



五道転輪王

生するさまが描かれている。

常転」の語句の上方に、やはり亡魂が転

姿になっている。

右上の塀の上の

か転輪王はもはや武人ではなく、文人の

いる。 亡魂のためであろう、 図6は平河出版 毛皮が用意されている。 転輪王の右手に動物の の審判場面が描かれて やはり武人姿の転輪王 紀念美術館蔵の 幢なのであろう 図5は和泉市久保物 に載る図であるが、 畜生道に堕ちる 『道教 十王

> 埋大壁五頭天玉并婆梨女御躰御坐……」とあるので、単なる当 字と考えられるであろう。しかし歴とした公卿の九条道家の かったことを暗示する。 書くか五頭と書くか、その最初期にはまだ表記が定まっていな て字とか誤字とかではなく、ゴズあるいはゴトウ天王を牛頭と ら見れば、牛頭とかくべきところを誤って書いた、 な関係になっていたのか、さらにくわしく追究する必要がある。 頭天王と閻魔天の行法の五道大神とは、伝承上いったいどのよう 道とがここでも重なることになる。この転法輪の行法における五 五頭天王という表記は、牛頭天王の表記が固定化した今日か 『玉蕊』の承久二(一二二〇)年四月十四日の記事にも、 図6 られる。そうすると五頭天王の五頭と五 五道転輪王の信仰に由来するものと考え おける五頭天王の行法は、おそらくこの 『澤鈔』『秘鈔問答』の転法輪 いわば当て (法 Ħ

ている鬼卒が持つ旗が

流山市の畑の中に、現在もこんな石碑(図7、8)が残っている。 頭天王と称していたという神社・小祠が各地に存在する。 要するに、 現在でもインターネットで五頭天王を検索すると、 牛頭天王のゴズを牛頭と表記するのが固定化される かつて五

制作時代がくだるため 事典』所収のものだが、



祠の中の石碑 図8



図 7 流山の小祠

ある。 頭天王はかなり 頭と書かれる五 があり、その五 表記される時期 たということで 後まで続いてい

むすび‐

武塔・五頭・牛頭は「五道」の当て字

あり、 ることに、初期 頭が載るように 像の武将神像で 連して注目され なるのはずっと の牛頭天王は立 このことと関 頭上に牛

以前に、 五頭と に後からつけ加えられたものだと述べている。 光堂寺の牛頭天王像

図9

郡山市の光堂寺の牛頭天王像

彫像の牛頭天王では最も古い、 家の指摘がある。藤澤隆子は、 後になってからだという専門

十世紀の作とされる奈良大和

**図** 9

は畏怖の武将のすがた

であり、牛頭は室町時代ころ

含経』全体で四七一の経のうちの大半の三二七経の冒頭部分が 写本数巻が残っている。素人考えであるが、祇園精舎の名が だが(友松圓諦 収の「備後国風土記」逸文である。この二つの資料を合わせて の流布の影響によるものではなかろうか。というのは 人々のあいだに知られるようになったのは、この 五道大神の基本的な属性とぴたりと重なる。 守護神(所謂天部の神)、巡遊審判する疫神といったところで、 るいは牛頭天王の属性は、異国 一つの神格について述べたものとして理解すると、武塔神あ 武塔神のたしかな資料は『伊□波字類抄』と『釈日本紀』 『増一阿含経』などの小乗仏典は、日本では軽視されたそう 『阿含経入門』)、現在でも奈良には奈良時代の (冥界)の王、 祗園 『増一阿含経 「増一阿 所

なっており、釈尊が祇園精舎で行った説法で占められている。 あるから、その約半数が『増一阿含経』の中にあることになる 如是我聞、 (東京大学『大正新脩大蔵経』 『大正新脩大蔵経』全体でこの句を冒頭におくのは六二六経で 一時佛、 一時、佛在舍衞國祇樹給孤獨園(聞くこと是の如 舍衞國祇樹給孤獨園に在しき)」という常套句に データベースに基づく)。

先述したように、数ある仏典のなかで唯一この『増一阿含経』の なかに、五道神



る。五道神が鬼

ピソードがあ が活躍するエ

図 10 なり、すみやか こそは五道大神 に対して「われ にこの沙門に湯 神に変じて長者

(34) 唐代天王俑 図 11

と脅しつける 国風土記」 場面は、一備後 留するなかれ」 を与え、足を稽 が「あは速 武塔天 逸

> 識のなかで結びくのは、ごく自然ではなかったかと思われる が流布する中で、祇園精舎と五道神つまり武塔神とが、人々の意 **彿させる。武塔神が五道神の当て字で同体異称なら、『増一阿含経** 須佐雄の神なり、後の世に疫気あらば、汝、蘇民将来の子孫とい ひて、茅輪をもちて腰に着けたる人は免れなむ」といったのを彷

また、御霊会の際にはしばしば金光明経や仁王経が講ぜられ

ず五道神が唱えられたわけであり、武塔神・牛頭天王は御霊会 性が高い。そうするとその法会の場で御霊(怨霊)とともに必 修法にかかわる神であったからである。 くにその素生がベールに包まれてきたのは、 武塔神・牛頭天王は五道神にほかならなかったからであり、 のなかから胚胎したといわれる理由がよく納得できる。 たが、それは最澄の長講会式の次第に従った法会であった可能 五道神が密教的な つまり

杵築神社 だすと一躍尊崇を受け、祗園の天神とか天王とかいわれ出した 役の天部の一尊に過ぎなかった五道神の神像が、疫病が流 が多く見られる。疫病は「鬼」によってもたらされると信じて のではないか。それが武人の姿の像であったので、nudau(五 たこのような神像に、 いた渡来系の人々は、 中国の天王像には、図10、11のように邪鬼を踏みつけたもの なお、大和郡山市の光堂寺蔵の牛頭天王像は、もと近くの の音にいつしか武塔が当てられるようになったのであろう。 (出雲大社) に蔵されていたという。素盞嗚尊はいう 熱い信仰を寄せたのだろう。ふだんは脇 疫病が一度流行すると、邪鬼を踏みつけ

あったということになる。信仰が素盞嗚尊信仰と習合する最も相応しい場所にその神像がまでもなく出雲系氏族の祖神であるから、武塔神・牛頭天王の

中国民間信仰の五道神を詳しく調べてみると、武塔神・牛頭 大王の信仰とおおくの点で重なることがわかった。五道神つまり武塔神・牛頭天王は、もとは祇園精舎(つまり仏法)の守護 神であり、なおかつ冥界の王(「鬼」の管理者)、巡遊審判する 疾神であった。冥界の王五道神には根の国の王・素盞嗚尊と習 をする必然性がもともとあったのである。結局、武塔(ムタフ) も、五頭(ゴトウ)、牛頭(ゴズ)も、pudau(五道)から派 も、五頭(ゴトウ)、牛頭(ゴズ)も、pudau(五道)から派 も、五頭(ゴトウ)、牛頭(ゴズ)も、立着中の容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 られる漢字の字義に沿うかたちで、像容や信仰内容に変化・潤 といれるような牛頭天王になっていったのである。

8

宋・志磬大師撰

『佛祖統紀』巻第三九

『大正新脩大蔵経

民文化研究所非文字資料研究センター

- (5)鄭阿財「従敦煌吐魯番文書論五道将軍信仰」『敦煌佛教文(4)呉・支謙訳『太子瑞應本起経』『大正新脩大蔵経』三巻
- 献與文学研究』、二〇一一年、上海古籍出版社
- (6) 『冥報記』 『大正新脩大蔵経』 五十一巻
- (7) 『増壹阿含経』巻第二七邪聚品第三五『大正新脩大蔵経』
- (9)黄徴・呉偉校注『敦煌願文集』、一九九五年、岳麓書社第四十九巻
- 黄徴・呉偉校注『敦煌願文集』、一九九五年、岳麓書社黄徴・呉偉校注『敦煌願文集』、一九九五年、岳麓書社
- 李昉等編『太平広記』巻第一○三報応二、中華書局黄徴・呉偉校注『敦煌願文集』、一九九五年、岳麓書社

 $\widehat{11}$   $\widehat{10}$ 

『国語国文』四九巻十二号、一九八〇年、中央図書出版社(12)出雲路修「『よみがへり』考―日本霊異記説話の世界」

出雲路修「鬼子母は五道大神の妻なり」『説話論集』第

13

(14) 新訂『都名所図会2』市古夏生・鈴木健一校訂、十六集、二〇〇七年、清文堂

<u>î</u> 注

吉井良隆

十巻六号、一九六二年。志賀剛「日本に於ける疫神信仰

「牛頭天王・武塔神・素戔嗚尊」『神道史研究』

の生成」『神道史研究』二九巻三号、一九八一年

口建治「オニ(於邇)の由来と『儺』」『文学』

3

山口建治

「瘟神の形成と日本におけるその波紋」『年報

非文字資料研究』9号、二〇一三年、

神奈川大学日本常

 $\widehat{17}$ 

櫻木潤

博士論文『御霊信仰の源流と最澄・空海

二〇〇一年十一·十二月号、岩波書店

 $\widehat{2}$ 

- 一九九九年、筑摩書房
- (6) 正縁宣と「直伏に仗斧」 三郎を書 だこよう 「『なぎな第一巻、一九九六年、雄山閣(15)那波利貞「道教の日本国への流伝に就きて」『道教と日本』
- (16) 佐藤道子「地獄と救済―三部長講会にみる―」『アジア

98

- 18 佐和隆研編『密教辞典』、一九七五年、法蔵館
- 19 『行林抄』『大正新脩大蔵経』 第七十六巻
- $\widehat{20}$ 中井真孝「祗園社の創祀と牛頭天王」『鷹陵史学』第十九

30

号、一九九四年、

鷹陵史学会

- 21 覺成記・守覺輯『澤鈔』『大正新脩大蔵経』第七十八巻
- 22 「幢」、ウェブサイト百度百科 http://baike.baidu.com/
- $\widehat{23}$ 「綾傘鉾と棒振り囃子」、ウェブサイト『綾傘鉾保存会』 http://www.ayakasahoko.com/boufuribayashi.html view/8308.htm
- 「南豊跳儺」、ウェブサイト『臨川文化』、http://www. zgtznews.com/linchuanwenhua/tuzhoulvyou/mingshengguji/feiwuzhiwenhuayichan/2010/6/11/506726.shtml

24

 $\widehat{25}$ 鄭阿財「従敦煌吐魯番文書論五道将軍信仰」『敦煌佛教文 献與文学研究』、二〇一一年、上海古籍出版社

26

鄭阿財同上論文

- 27 野口鐵郎等編『道教事典』(平河出版社)「十王」の項掲 載の中華民国国立博物館「十殿閻王」の第十殿「転輪王」、 九九四年、 平河出版社
- 28 29 横須賀市吉井の安房口神社の境内社に牛宮五頭天王の碑。 九条道家著・今川文雄校定『玉蘂』、一九九二年、思文閣出版 天文二〇年一二月の棟札に「奉造立五頭天王」。豊川市の 川口市の筥崎権現社の五頭天王社。豊川市素盞嗚神社の

伊知多神社は五頭天王を春日明神の西に創祀。

五泉市の

- 天王崎に五頭 須賀神社は明治三年まで祇園五頭天王と称した。 (牛頭) 天王の祠 行方市
- ウエブサイト『写真でつづる流山の道』「祠と社 頭天王』となっているが、 html に「流山市の『100か所めぐり』配置図には『五 http://nagareyamamichi.blog.fc2.com/blog-entry-252 私には『牛頭天王社』と読め 《南》
- 藤原隆子「牛頭天王像の成立と展開」真弓常忠編 信仰辞典』、二〇〇二年、戎光祥出版 『祇園

31

るのだが……」とある。

- 32 光堂寺牛頭天王像、 一九七八年、 創元社 清水俊明『大和のかくれ仏』、
- 33 石像天王像(唐代、 『考古用語辞典』、二〇〇八年十月二九日更新、 陝西省博物館蔵)、ウエブサイト
- 34 唐代天王俑(洛陽博物館蔵) 立博物館等編、二〇一二年 abc0120.net/words01/abc2008102904.html 中国 王朝の至宝』 東京国
- 35 36 秋本吉郎校注『風土記』日本古典文学大系二、一九五八年、 国指定文化財データベース http://kunishitei.bunka go.jp/bsys/maindetails.asp による。
- 37 八田達男「牛頭天王信仰の初期段階おける展開」『御影史

学論集』22号、

一九九七年

岩波書店

(やまぐち・けんじ/神奈川大学)